
Del legalismo en la
China de hoy

Ar
tíc
ul
o

Escrito por:

Dr. Juan Carlos Moreno-Arrones Delgado: Profesor Titular
del Instituto Cervantes de Beijing.

Editado por:

Equipo Académico de CEINASEG.

21 de enero de 2026



Del legalismo en la China de hoy

Resumen

Dr. Juan Carlos Moreno-Arrones Delgado*

Pág. 2

El legalismo chino fue una corriente de pensamiento filosófico-político de la
China preimperial, específicamente del período de los Reinos Combatientes.
Frente a propuestas morales o de virtud de corte marcadamente confuciano,
el legalismo formula una concepción realista del poder del Estado, basada en
la primacía total de la ley, la autoridad incuestionable del Estado y el control
férreo de la Administración. Mirando al hombre desde una perspectiva
claramente pesimista, el legalismo se propone la defensa de un compendio
de leyes claras e impersonales, de fácil aplicabilidad a la realidad del territorio
a través de un sistema preestablecido de recompensas y castigos. Varios
serían los autores legalistas que dotarían a esta corriente de un cuerpo
reflexivo y teórico suficiente para acometer su implantación bajo el amparo
de la dinastía Qin, aunque con los años fuera desacreditado y eliminado como
sistema dominante, en favor del confucianismo. Con todo, el legalismo logró
sobrevivir integrándose en la tradición política china de todas las épocas,
estableciendo una simbiosis cuanto menos interesante entre el moralismo
confuciano y la práctica de la jurisprudencia estatal. 

Shang Yang, Han Fei, fa, shi, shu.

Palabras clave

*Doctor Cum Laude por la Universidad de Granada, cuenta con un Máster en Profesorado y
un Máster en Enseñanza del Español por la Universidad Francisco de Vitoria y es Licenciado
en Filología por la Universidad de Salamanca. Ha sido profesor de mandarín en diferentes
centros educativos y universidades, actualmente Profesor Titular en el Instituto Cervantes de
Pekín. También ha sido director de diferentes revistas y fundaciones, así como cofundador
de la Asociación Hispánica de Estudios de China.



El legalismo es conocido en China como fajia (法家), lo que podríamos traducir
como ‘escuela de la ley¹. Durante el período de los Reinos Combatientes¹
comienzan a tomar forma sus principales preceptos, aunque es en la época
de la dinastía Qin² que se configura por completo el acervo de sus prácticas,
creencias y fundamentos. 

El movimiento filosófico legalista chino asegura que la estabilidad estatal y el
orden social no pueden fundamentarse ni en la virtud humana ni en la moral
personal del individuo, sino que tienen que emanar de un constructo de leyes
bien afianzado y aplicado de forma estricta, impersonal y uniforme (tal y
como apuntara Kelsen sobre la necesidad de crear leyes objetivas e
impersonales); castigando las desviaciones con multas y castigos severos
acordes a la naturaleza del delito, sabiendo premiar también con
recompensas a aquellos que actúan conforme a los mandatos legales (冯 ,
2017). 

Como tantas otras corrientes filosóficas occidentales, el legalismo tiene una
visión negativa y pesimista del ser humano, pues no lo concibe exento de
egoísmo e interés personal, lo que obliga al Estado a legislar duramente para
poner en orden todo el orden social. Así, los principios del legalismo son la fa
(法), esto es, la ley en sí, que debe estar recogida de forma clara, escrita y de
acceso público para que toda la ciudadanía la pueda consultar y conocer,
estableciendo que esta es un principio unificador a todos, pues nadie está por
encima de ella (李 , 1985), es decir, que primara una visión racional-legal de la
administración del poder –en línea con el pensamiento de Weber–.

Pág. 3

I. ¿Qué se entiende por legalismo?

¹. En chino esta época es conocida como Zhanguo Shidai (战国时代) y comienza en el siglo V
a.C., dando por finalizada en el 221 a.C., momento en el que todo el territorio vuelve a ser
unificado y se da por concluida esta fase. La totalidad de estos reinos fueron el de Qi (齊), el
de Chu (楚), el de Yan (燕), el de Han (韓), el de Zhao (趙), el de Wei (魏) y, el último, el de Qin
(秦). 

². La dinastía Qin, o en chino qinchao (秦朝 ), es el resultado de la unificación de todos los
reinos de la época histórica anterior en el año 221 a.C. A pesar de su fuerza y contundencia,
apenas duraría unos años y se desmoronaría en el 206 a.C. Es muy posible que la actual
palabra China en otros idiomas extranjeros venga del nombre para referirse a esta dinastía. 



Al extrapolar este principio filosófico a cargos de mando concreto, aparece el
concepto de shi (势), que podríamos entender como autoridad o poder en el
sentido administrativo del término. Así, la virtud individual (si existiese) no se
traduciría en un mejor ejercicio del acto de gobernar, sino que por la
oposición que el gobernante ocupa se ve investido de la autoridad que debe
saber emplear, pues sus funciones, metas, objetivos y cometidos están de
antemano puestos por escrito, lo que no deja espacio a la libre interpretación
ni a la aplicación caprichosa de la ley. 

El sistema legalista cree que, cumpliendo este punto, incluso los mediocres
podrían llevar a cabo exitosas carreras de mando, pues su función sería la de
administrar lo ya escrito y decidido, no dejando margen de maniobra para el
error o el abuso (李, 1985). 

El tercer concepto legalista en el que merece la pena detenerse es el
conocido como shu (术 ), es decir, la técnica, la forma de aplicabilidad del
gobierno. Aunaría los métodos administrativos, el control que habría que
ejercer al grupo de mando y la vigilancia para el cumplimiento de la fa, por lo
que un sistema de castigos, penas, multas y recompensas es necesario (李 ,
1985).  

Al ser un pensamiento filosófico que se gestó y maduró como oficial durante
la dinastía Qin muchos de sus preceptos quedaron adheridos al modo de
hacer política del país y, como veremos ut infra, aún sobreviven vestigios en
las políticas actuales de China, a pesar del paso de los siglos y los continuos
cambios de regímenes. 

Pág. 4



Durante la convulsa época de los Reinos Combatientes, cuando todo el País
del Centro se veía sumido en la molicie y la decadencia, surgió la idea de que
para conseguir una restauración óptima del Estado sería necesario pasar por
un gobierno asentado en lo legal, en lo escrito, en lo no interpretable. 

El orden ritual de la época de los Zhou³ había quedado fragmentado y
muchas de las tradiciones parecían estar abocadas a la desaparición, por lo
que este movimiento filosófico –de corte pesimista, pero de muy marcadas
líneas realistas como ocurriera después en Occidente con el pensamiento de
Hobbes– viene a desmontar la creencia confuciana de que es en la virtud y en
la moral donde hay que cimentar la nueva reconstrucción nacional. Tampoco
asumía el naturalismo daoísta como opción clara para una revitalización de la
gobernanza, sino que aseguraba que la verdadera regeneración debía partir
desde el interior mismo del Estado, para así volver a irradiar a sus mandatarios
en pro del propio gobierno, entronizándose así la fa como fundamento básico
de gobierno (刘, 2008). 

Surge esta filosofía en el estado de Qin (秦 ), antes de que este se armara y
fuera absorbiendo a todos los demás reinos a su alrededor uno tras otro en
una serie bien orquestada de campañas militares. Entre su cuerpo de
funcionarios destaca pronto la figura de Shang Yang (商鞅), un estadista que
acomete –con el beneplácito de su señor– una serie de reformas
administrativas y jurídicas de profundo calado en todos sus territorios. 

Muy auspiciado por su señor, Shang Yang pronto elimina todos los privilegios
hereditarios heredados de épocas pasadas, reorganizando para ello todo el
territorio bajo el control total del gobernante, promoviendo el mérito militar
entre sus filas como acto de ascenso social. Para todo ello, se ve en la
obligación de redactar un cuerpo de medidas legales que estipulen de forma
clara todos los supuestos y posibles vicisitudes que dentro de Qin puedieran
ocurrir, lo que hizo de este estado una máquina administrativa centralizada,
terriblemente eficiente y militarmente rápida y poderosa. Probablemente sin
saberlo, Shang Yang estaba creando las bases perfectas sobre las que asentar
la nueva reunificación de China en los años venideros (牟, 2020). 

Pág. 5

II. Brevísima relación histórica del legalismo

³. La dinastía Zhou (周 ) es la tercera en el orden cronológico de la gobernanza china que
asumió el rol de liderar el país. Reinarían entre el año 1046 y el 256 a.C. como la última de las
tres grandes monarquías, pues en lo sucesivo serían emperadores los encargados de
ostentar el poder. 



El legalismo alcanza su clímax teórico bajo la pluma de Han Fei (韩非 ) en el
siglo III a.C., que pone bajo un mismo compendio toda la tradición legalista en
armonía con elementos confucianos y daoístas, creando así un sistema
aplicable en la práctica y con fuertes bases chinas clásicas, lo que no genera
rechazo para tradicionalistas o puristas. 

El pensamiento de Han Fei tuvo un impacto incólume en las políticas
administrativas de Li Si (李斯), el que fuera el canciller del primer emperador
de China. Este usó los principios de fa, shi y shu en su propio beneficio
administrativo consiguiendo que el legalismo se constituyera como la filosofía
administrativa oficial durante la dinastía Qin. 

Así, bajo esta casa dinástica se acomete la estandarización de la escritura y el
sistema de pesos y medidas; también se produce una quema masiva de libros
no autorizados, entrando en juego un cuerpo de censores fuerte que
asegurará la creación del relato imperial único y uniforme; al igual que la
disensión intelectual sería acallada desde las instancias administrativas
imperiales. Uno de los reproches que durante generaciones los estudiosos
han achacado a la rápida caída de esta dinastía, quizá relacionado con su
férreo control de todas las dimensiones de la situación social del país (冯 ,
2017).

Pág. 6

Lo que ocurrió tras la caída de Qin pone de
manifiesto la forma de hacer política en China
desde tiempos inmemoriales: se instauró lo que
vino a denominarse oficialmente wairu neifa (外
儒 内 法 ) que podríamos traducir literalmente
como ‘confuciano por fuera y legalista por
dentro’, es decir, un confucianismo patente en
los solemnes actos superficiales imperiales, pero
un control gubernamental y legislativo basado
en el legalismo Qin. Aunque la escuela legalista
desapareció como tal en el 206 a.C. con la caída
del emperador y la dinastía Qin, sus preceptos y
formas perduraron por más de dos mil años
hasta el presente. Estatua conmemorativa del Primer

Emperador de China, Mausoleo del
Emperador Qin, Xian, China.



Hemos venido analizando en artículos pretéritos cómo el Partido Comunista
de China en su rol de administrador de la China de hoy viene haciendo uso de
diferentes influencias filosófico-políticas de su pasado para resolver los
problemas presentes del país desde ‘un modo chino’ de hacer las cosas. Así,
podemos contemplar una serie de medidas gubernamentales actuales que
tienen un fuerte componente de legalismo estructural en la concepción e
interpretación misma del poder, la ley y el control social. Veamos las más
sobresalientes. 

Así pues, es de obligada cita la premisa del ejecutivo actual de yifa zhiguo (依
法 治 国 ), lo que podríamos venir a traducir como ‘gobernanza nacional
conforme a la ley’. Tras lo que venimos exponiendo en el presente texto, no
precisa de mucha explicación que esta idea del Partido en materia legal tiene
fuertes vínculos con el legalismo histórico de China, haciendo de la fa el
instrumento principal de gobierno, muy por encima de moral y virtud
personal (Wang, 2004). Hoy es uno de los pilares en los que todo discurso
político de China se sustenta. 

El concepto legalista shi nos intenta hacer ver que la importancia del puesto
reside en el puesto en sí, y no tanto en la persona que lo ostenta, haciendo
gala de la importancia de la administración, no del funcionario que en ese
preciso momento la administre. Así, el gobierno chino actual intenta que el
carisma o la popularidad de ciertos líderes no sean los indicadores de su éxito,
sino que este sea medido a través de la aplicabilidad de los preceptos legales
correspondientes. 

Para ello, el Partido ha implementado una serie de medidas como las
campañas de sensibilización de disciplina interna, la rotación temporal de
ciertos cuadros de mando o la subordinación total a la autoridad del Comité
Central; todo ello orientado a investir de poder al sistema y no a ciertas
personas concretas (葛, 2009).

Pág. 7

Izquierda: Pabellón en el Palacio Qin; centro: Mapa territorial de China; derecha: emblema nacional de la República Popular China.

III. El legalismo en la China de hoy



En las últimas reformas administrativas, China ha implementado un sistema
de auditorías del funcionariado, inspecciones disciplinarias y evaluación de
todos sus miembros por indicadores. Estudiando estas medidas de una forma
más pormenorizada, nos acercamos irremediablemente al concepto de shu,
de técnica, de implantación del poder y de su vigilancia constante para que
no se cometan irregularidades (Lieberthal, 2004). Así, el país se aleja de
lecciones morales para la guarda de la discrecionalidad de la ley,
asegurándose de que los procedimientos técnicos, rigurosos y verificables son
los que aseguran la imparcialidad del sistema.

Alejándonos de los sistemas de pensamiento confucianos o daoístas que
creen en la posible reeducación y crecimiento en virtud y valores del hombre,
el sistema legalista es un férreo defensor de que un cómputo claro de
premios y castigos para aquellos que cumplan, o no, la fa es el método idóneo
para mantener un Estado en orden. Siguiendo este principio legalista, el
gobierno chino ha fundamentado gran parte de su estabilidad actual en el
castigo claro y ejemplar de aquellos miembros que han cometido algún tipo
de crimen en contra del sistema legal vigente. 

Son famosos los castigos por actos de corrupción cometidos por elementos
del Partido que en relación con el monto robado son declarados a unas penas
u otras, más o menos severas, dependiendo de la gravedad de su crimen
(Ang, 2020). Es una forma legalista de mantener el orden, pero también de
aleccionar a otros avisando de que el sistema de garantías sociales del país
también es severo cuando la situación lo requiere.

Uno de los principios más demandados por el Comité Central en los últimos
años es el conocido como wending (稳定 ), id est, la estabilidad, entendiendo
esta como valor supremo dentro de la soberanía de un Estado (刘 , 2008). El
Estado Chino actual conecta así esta estabilidad con el legalismo clásico que
siempre veló por evitar el caos –recordemos que venían de la inestabilidad de
los Reinos Combatientes– y asegurar un reino de paz y progreso. Beijing tiene
muy claro que el orden colectivo –incluso a costa de ciertas libertades
individuales en ocasiones– es razón más que suficiente para poner a trabajar
toda la maquinaria del Estado en pos de la convivencia pacífica interna. 

Pág. 8



Este pequeño acercamiento a la realidad histórico-política del legalismo en
China pone de manifiesto la supervivencia de los antiguos modelos filosóficos
de China que han logrado incluso estar presentes en la gobernanza actual del
país. Hemos visto cómo y bajo qué circunstancias surge el legalismo, en un
momento en que China está sumida en un caos y desorden absolutos, para
dar respuesta de mejora y vuelta a un regeneracionismo del país. 

Tras ver su recorrido histórico, su apogeo y su rápido declive, este sistema
político-filosófico supo anclarse a los cimientos propios del país para estar sin
estar, influir sin hacer ruido. Se puede afirmar que quizá el legalismo sea uno
de los movimientos chinos más influyentes de todos los tiempos, a pesar de
no haber sobrevivido como escuela de pensamiento. 

Es interesante ver que el wairu neifa (外儒内法) que siguió a la caía de los Qin
está ahora más presente que nunca: pues mientras el Partido Comunista vela
en su oratoria por los valores morales del pueblo, la armonía de civilizaciones y
la responsabilidad para con el medio y en sociedad, el funcionamiento real del
Estado está fundamentado en unas sólidas normas, un marcado control
institucional y una fuerte coerción legal intolerante con el crimen. 

Es así como podemos entender al gigante asiático: conociendo todos aquellos
resortes histórico-políticos que han constituido pieza clave y fundamental en
el desarrollo de esta nación. Pues entender China hoy es entender lo que fue
y cómo lo fue, lo que desarrolló y cómo lo implementó, dónde erró y cómo lo
solventó. 

No podemos tener una visión general del fenómeno político de lo que es la
Nación China en la actualidad sin asumir que es un compendio de toda la
historia política de su territorio, incluyendo indudablemente la ‘desaparecida’
corriente legalista. No podemos con ello afirmar que las políticas del Partido
hoy son herederas directas del legalismo, pero reproducen fielmente algunos
de sus vectores principales: la visión instrumental de la ley, el desligue de la
virtud individual, el poder central del Estado y el fuerte control burocrático de
la realidad social.

Pág. 9

IV. Conclusiones



Pág. 10

Bibliografía

Ang, Y. Y. (2020). China’s gilded age: The paradox of economic boom and vast corruption.
Cambridge University Press.

冯友兰 (2017). 中国哲学史 [Historia de la filosofía china]. California: 华东师范大学出版社。

葛兆光. (2009). 中国思想史[Pensamiento e historia de China]. 上海: 复旦大学出版社。

李泽厚 (1985). 中国古代思想史论 [Ensayos sobre la historia del pensamiento chino antiguo]. 北京:
北京新华印刷。

Lieberthal, K. (2003). Governing China: From revolution through reform. W. W. Norton.

刘泽华 (2008). 中国政治思想史 [Historia del pensamiento político chino]. 北京: 人民出版社。

牟宗三 (2020). 中国哲学十九讲 [Diecinueve lecciones sobre filosofía china]. 北京: 中华书局。

Wang, Jiangyu (2004). The Rule of Law in China: A Realistic View of the Jurisprudence, the
Impact of the WTO, and the Prospects for Future Development. Singapur Journal of Legal
Studies, 347-389.



www.ceinaseg.com

Madrid, España

ceinaseg@gmail.com

http://www.ceinaseg.com/

